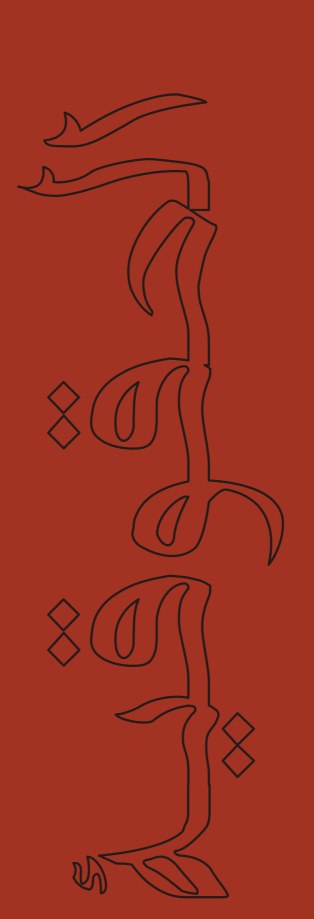
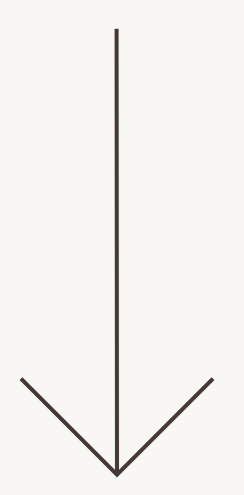
تؤكد النسويات الإسلاميات على اشتمال القـرآن علــى المُثــل والمبــادئ العليــا المتعلقــة بــالحقوق الإنســانية، ويــرين إمكانية تبني إطار (للمساواة والعـدل) يتسـق مـع مقاصـد الـدين الإسـلامي، ومبادئ حقوق الإنسان، وفي مسار ربط تلك المثل بحقوق الإنسان العالمية، يبدو طغيان المرجعية الغربية للحقـوق على المرجعية الإسلامية، وذلك على المستويين المعرفي والحركي.



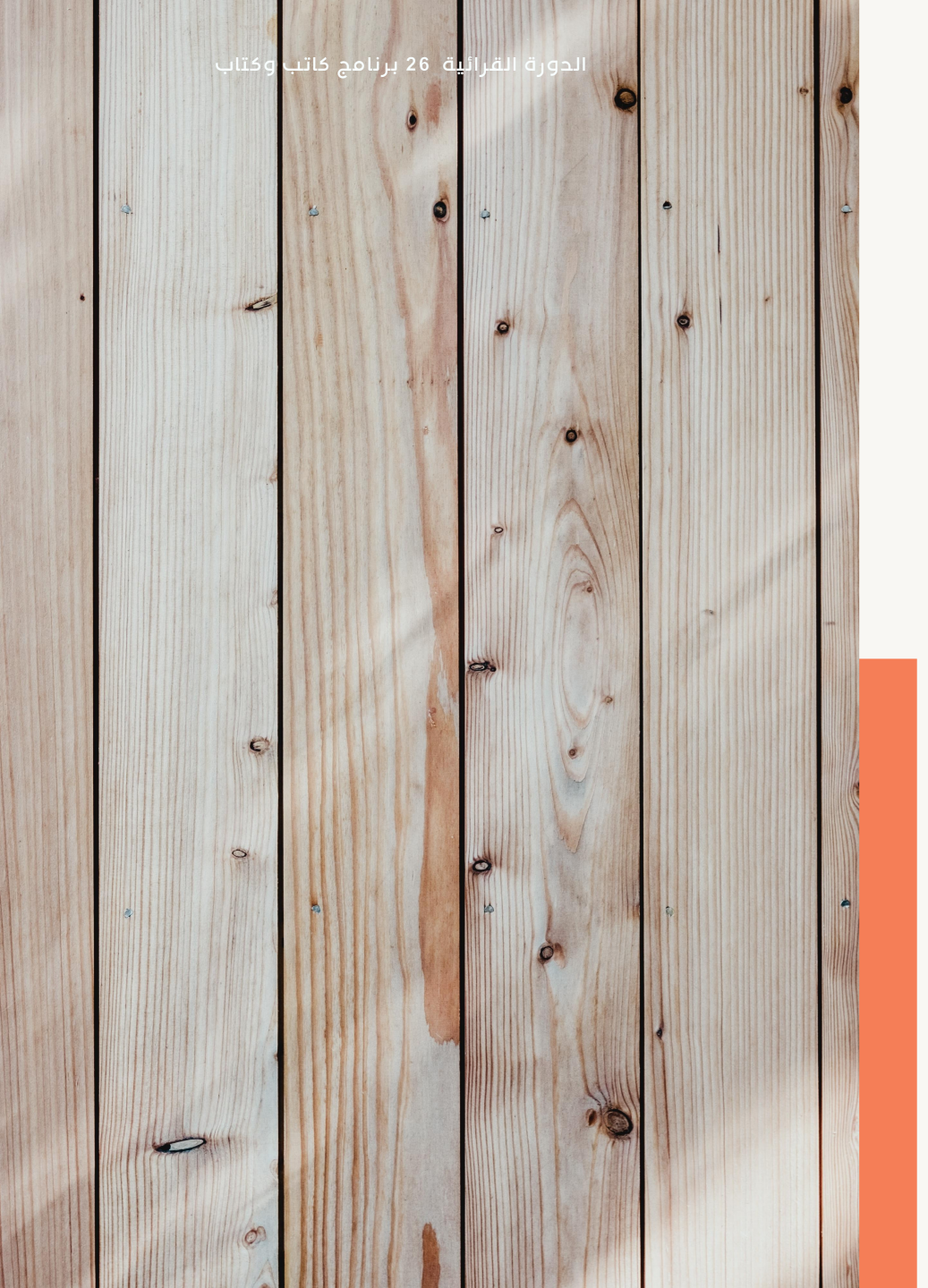




فمفهوم العدل -في نظر إحدى النسويات"ينطوي بالضرورة على المساواة"،
وهي المساواة العالمية الجديدة التي جاءت
مع القرن العشرين، أما فكرة العدالة فهي ذات
أساس عقلاني يسهم في تشكيلها قوى خارج
المنظومة الدينية.

والعدالة بوصفها قيمة خُلقية لا يمكن أن تكون دينية، بل الدين هو الذي يجب أن يكون عادلاً، ومن ثم يجب إعادة تفسير أي نص يتحدى فكرتنا عن العدالة في ضوء النقد الأخلاقي للجخور الدينية التي تفرع منها.





## استراتيجيات التغيير المجتمعي:

## 1. إعادة قراءة النص الديني، وتقديم الاجتهادات النسوية البديلة:

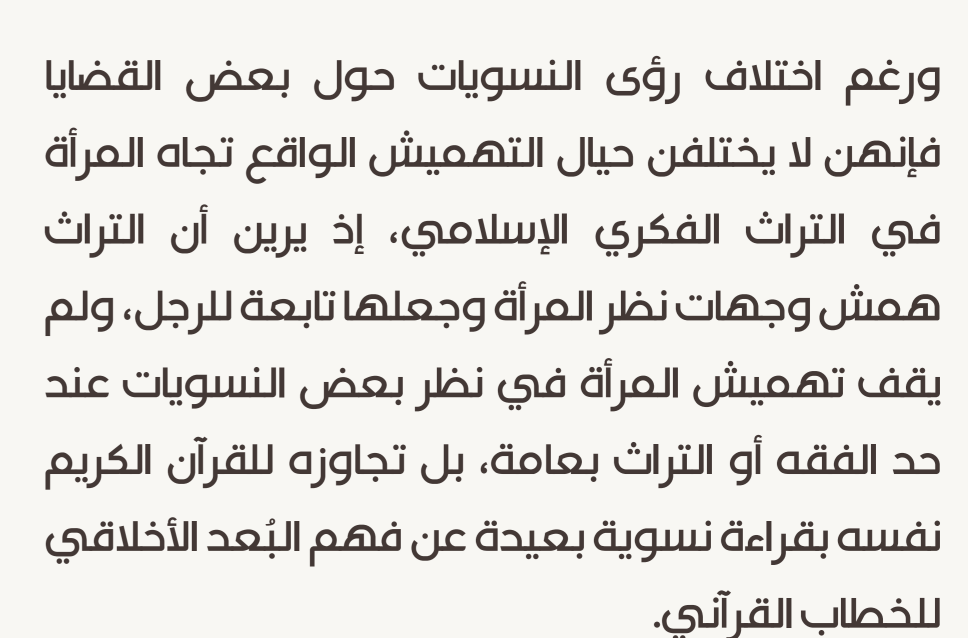
تشكلت النسوية الإسلامية في تسعينات القرن الماضي وطالبت مفكراتها بحقهن في إعادة القراءة من وجهة نظر نسوية تتنوع ما بين الاكتفاء بإعادة قراءة النص القرآني فقط، وإعادة قراءة القرآن والسنة، وإعادة قراءة التراث الإسلامي أدبًا وتاريخًا وتراجمًا.

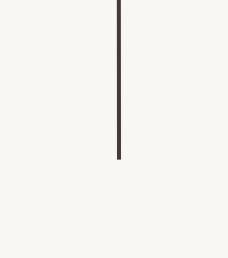
وأول محاولة نسائية لمعالجـة قضايا المـرأة المسلمة مستندة للإسلام مـن جهـة، وقـيم الحداثـة وحقـوق الإنسـان مـن جهــة أخـرى، قامت بها نظيرة زين الحين، في كتابها الـخي حاججت فيه ضد الحجاب وطالبت بالسفور.

ولم تكن محاولة نظيرة هي الأولى من نوعها في مواجهة تحديات الحداثة في القرن التاسع عشر فقد سبقها آخرون إلى تأصيل مفاهيم الحداثة في الإسلام وإيجاد صيغة ملائمة بينهما -فيما يتعلق بقضايا المرأة تحديدًا-كالشيخ محمد عبده وقاسم أمين.



وفي حين كانت التيارات التوفيقيـة الرجاليـة تسـعى فـي الغالب إلـى إصـلاح وضـع المـرأة مـن خـلال اختيـار الأرفـق بالمرأة من التأويلات الموجودة فـي المصـادر المتعـددة، اتجهت المنتميات إلى النسوية الإسلامية إلى إعادة قراءة النصوص مباشـرة، معرضـات فـي الغالـب عـن التـأويلات الموجودة باعتبارها ذات صبغة ذكورية متحيزة ضد المرأة.





ومــنهن مــن تؤكــد فـــي تنظيرهــا علـــى اعتمادها على القرآن والسنة المؤكدة، لكنها تتجاوز أحاديث صحيحة عند التطبيق.

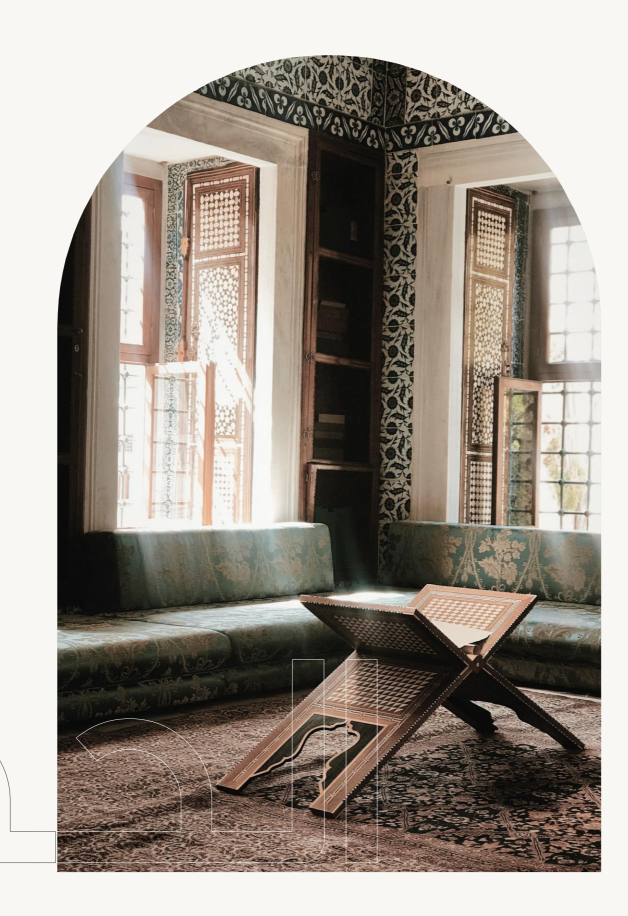


ومنهن من يـنطلقن فــي اجتهـادهن مفرقـات بين الشـريعة والقـانون الإسـلامي ويقصــدن بــه الفقـــه الإسـلامي، الممثــل لاجتهــادات الرجــال ورؤاهم المتحيزة ضد المرأة، والمتأثر بثقـافتهم وواقعهم الاجتماعي.

ومنهن من تفـرق فـي قراءتهــا للآيــات القرآنيــة المشتملة على الأحكام بين آيــات تشــريعيــة وغيــر تشريعيــة، بناءً على تفريقها بين النبوة والرسالة؛

إذ النبوة -برأيها- علوم، والرسالة أحكام، والآية التي تبدأ بقوله تعالى: {يَأَيُّهَا الرَّسُول} تتضمن تشريعًا، بخلاف الآية التي تبدأ بقوله تعالى: {يَأَيُّهَا النَّبِيُّ}، والتي تتضمن "تعليمات خاصة بالنبي -صلى الله عليه وسلم-، أو تعليمات مرحلية جاءت لحقبة معينة، أو تعليمات عامة للمسلمين لكنها ليست تشريعات".

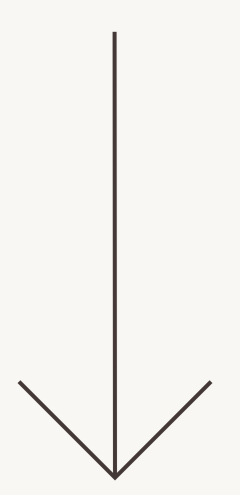




والانطلاق من هنده القاعندة في تفسير النصوص القرآنينة يلغني فرضية عندد من الأحكام المتعلقة بالمرأة، ومنها آينة الحجاب، وليست دعوى التفريق هذه بالجديدة بل سبق إليها محمد شحرور في كتابه (الكتاب والقرآن: قراءة معاصرة)، والذي يعد مصدرًا من مصادر أفكار النسويات الإسلاميات.

كما اختلفت مواقف النسويات الإسلاميات من التراث بين مـن يرفضـنه رفضًا مطلقًا، وبين من تستحضره وتوظفه في منتجها الفكري لكـن بعلاقـة تضـمينية تلفيقيـة لا بعلاقة منهجية.





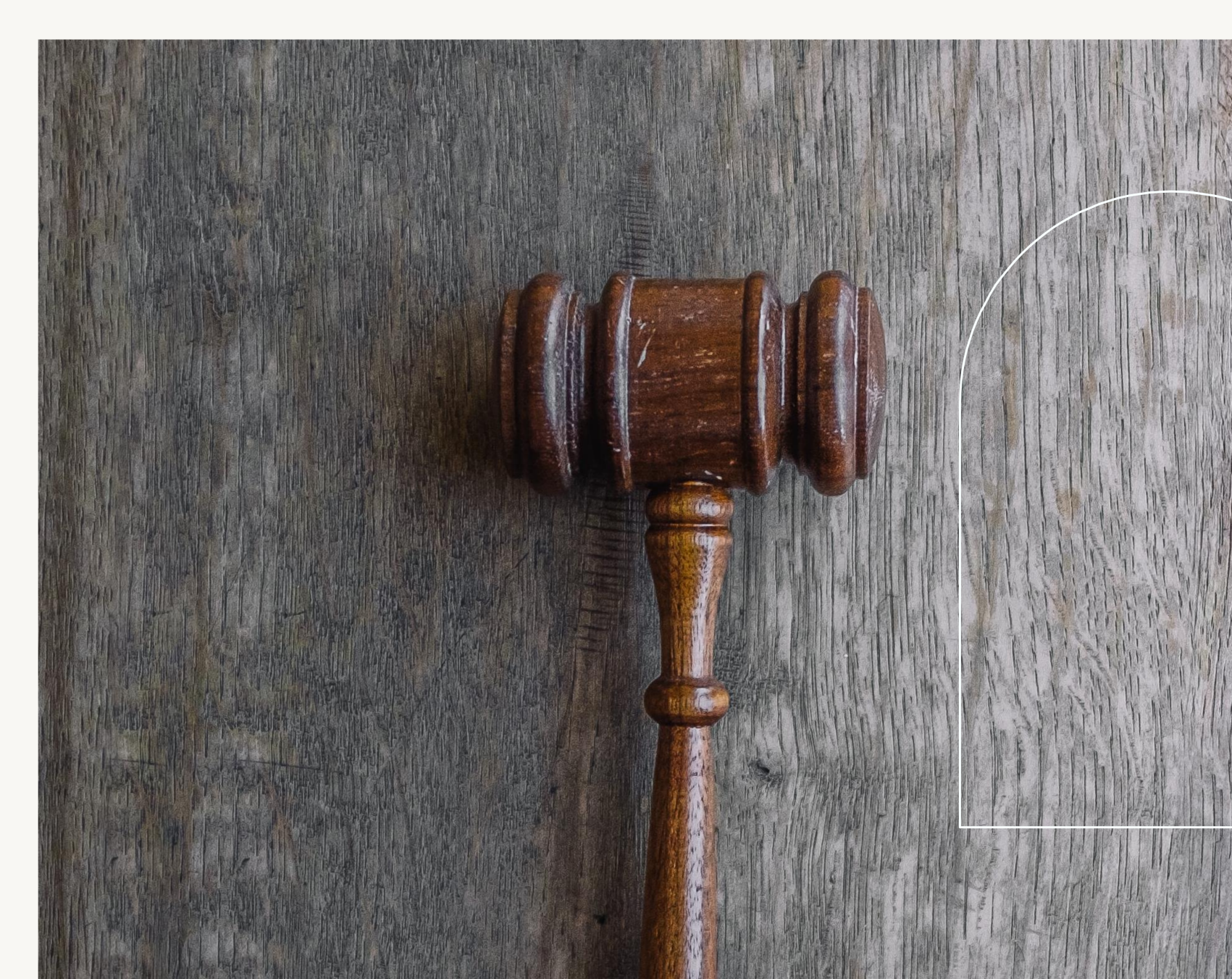
فقد استعاضت القراءة النسوية بالمناهج الحداثية عن مناهج العلوم الإسلامية فـي قراءتهــا للنصــوص الشــرعية، فأصــبحت النصوص مفتوحــة لكــل القــراءات، وقابلــة لتساكنها وإن كانت متضاربة.



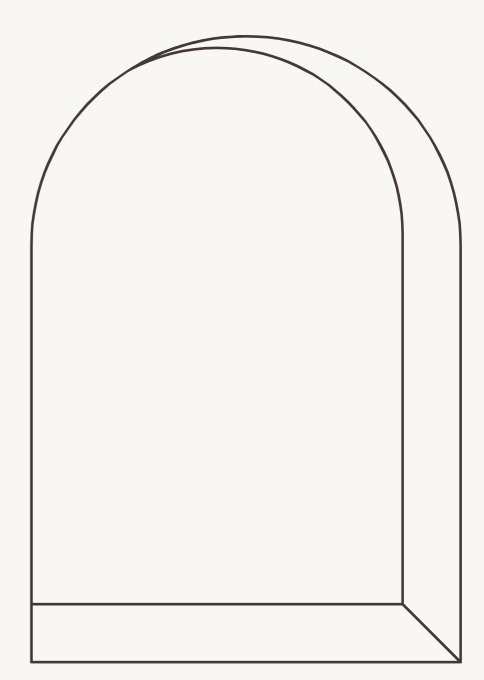
الاستفادة من القـراءات النسـوية الجديـدة لنصوص الشريعة، والتي تراعـي تغيـرات الواقــــع الجديـــد، وتــــدمج الحجــــج والاسـتراتيجيات المتعلقـة بإصـلاح قـانون الأسرة في إطاري الإسلام وحقوق الإنسان.

## 

ويعــد قــانون الأســرة المغربــي ثمــرة جهود النسوية الإسلامية وفي هـذا تقــول إحــدى النســويات الإســلاميات: "وأخيرًا فقد رأينا التعديل الأخير لقـانون الأسرة المغربي الذي لـم يكـن ممكنًـا قبل ظهور طروح جديدة مبنيــة علــى إعــادة تفســير الشــريعة وفهمهــا، والاستعانة بالأحاديث النبوية وهيي نصوص أساسية وأكثر مساواتية".



 $\longrightarrow$ 



والواقع أن المطالبات النسوية الإسلامية بتغيير قـانون الأحــوال الشخصـية أو مـا يســمى بقـانون الأســرة فـــي الـــزواج والطـــلاق والإرث والـــزواج بالكتابي وإحلال المساواة التامة فــي الأسـرة هــو ما تتطلع إليه النســويات العلمانيــات بغـض النظـر عن مستنداته.

