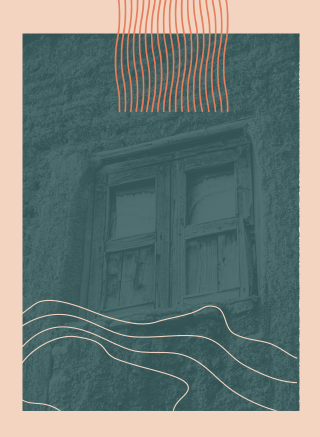
# قدم العالم

## معنى قدم العالم في اللغة:

سبق التعريف بلفظ القدم، ولفظ العالم، والقدم وهو: مصدر القديم، وهو يعني السبق، والتقدم على الغير، كما يأتي في مقابل الحدوث، وأما معنى العالم فهو الخلق كله، وقيل إنه مختص بمن يعقل.





### معنى قدم العالم في اصطلاح الفلاسفة؛

يقول ابن سينا: "حد القــدم هو أن يقال على وجوه: فيقال قديم بالقياس، وقديم مطلقًا، والقديــم بالقياس: هو شيء زمانــه في الماضي، أكثر من زمان شيء آخــر، فهو قديم بالقياس إليه، وأما القديم المطلــق فهو أيضًا يقال على وجهيـــن: بحسب الزمان وبحسب الذات".

والقديــم بالذات هو الله تعالى، وأما القديم بحسب الزمان فهو وجود الملائكة، والسماوات، وجملة أصول العالم عندهم، والقديم بالذات والقديــم بالزمان يتفقان في القدم المطلق، وعدم السبق بالعدم.



### نقد قول الفلاسفة بقدم العالم:

الذي استقــر عليه رأي جماهير الفلاسفة المتقدمين والمتأخرين القول بقدم العالم وأنه لم يزل موجودًا مع الله تعالى، ومعلولًا له، وأن تقدم الباري تعالى عليه كتقدم العلة على المعلول، وهو تقدم بالذات والرتبة لا بالزمان.

وقد رد على الفلاسفة في قولهم بقدم العالم كثير من نظّار أهل السنة والمتكلمين، ومن وجوه الرد عليهم:

أُولًا:

أن لفظ القديم في اللغة المشهورة التي خاطبنا بها الأنبياء، يراد به ما كان متقدمًا على غيره تقدمًا زمانيًّا، سواء سبقه عدم أو لم يسبقه، فلهذا كان القديم الأزلي، الذي لم يزل موجودًا ولم يسبقه عدم أحق باسم القديم من غيره، وليس لأحد أن يجعل القديم والمتقدم، اسمًا لما قارن غيره في الزمان، لزعمه أنه متقدم عليه بالعلة.

ثانيًا: أن ابن سينا وأتباعــه قد ناقضــوا أنفسهم حين زعموا أن القديم الموجـود بغيــره يوصف بالإمكان؛ وإن كان قديمًا أزليًّا لم يزل واجبًا بغيره، فالممكن لا يكون واجبًا أزليًّا.

ثالثًا: أن قولهم بقدم العالم يستلزم امتناع حدوث حادث.

رابعًا: أن لفظ القديــم والأزلي فيه إجمــال، فقد يراد بالقديم الشيء المعين الذي ما زال موجــودًا ليس لوجوده أول، ويراد بالقديـم الشيء الذي يكون شيئًا بعد شيء، فنوعه المتوالي قديم وليـس شيء منه بعينه قديمًا ولا مجموعه قديم.

خامسًا: أن هؤلاء الفلاسفة يقولــون العالم قديم أزلي ومحدث مخلوق، فيقال لهم: لم يستعمل أحـد من الأنبياء -عليهم الصلاة والسلام- بل ولا أحد من سائر الأمم، لفظ الخلق إلا فيما كان بعد عدمه، وهو ما كان مسبوقًا بعدمه، ووجود غيره.



# الهيولم

# معنى الهيولى في اللغة:

لفظ يوناني معرب بمعنى المحل والمادة والأصل.



### الهيولي في اصطلاح الفلاسفة:

تعتبر الهيولى والصورة المقولتين الرئيسيتين في فلسفة أرسطو، وبهما يُفَسَّر الكون بأكمله، وعنه أخذ الفلاسفة المنتسبون للإسلام مصطلح الهيولى، يقول ابن سينا: "الهيولى المطلقة هي جوهر، وجوده بالفعل إنما يحصل بقبوله الصورة الجسمية، لقوة فيه قابلة للصور".





# موقف أهل السنة:

لقد أدخل الفلاسفة تحت لفظ الهيولى معانٍ باطلة، ومن ذلك:



#### أولًا

أنهم أثبتوا مادة أزلية، مجردة عن الصورة ثابتة في الخارج، وهي الهيولى الأولية، التي بنوا عليها قدم العالم وغلطهم فيها جمهور العقلاء.

#### ثانيًا

أن ما أثبته هؤلاء المتفلسفة من موجودات ممكنة، ليست أجسامًا، ولا أعراضًا قائمة بالأجسام، كالهيولى والصورة والعقل والنفس، التي يدعون أنها جواهر عقلية موجودة خارج الذهن، ليست أجسامًا، ولا أعراضًا لأجسام، فإن أئمة أهل النظر يقولون إن فساد هذا معلوم بالضرورة.

### ثالثًا

أن الهيولي الثالثة وهي الصناعيـــة، كالدرهم الذي له مادة وهي الفضة، وصـورة وهي الشكل المعين، وهذا القسم لا نزاع فيه بين العقلاء، ولكن هذه الصورة عرض من أعراض هذا الجسم، وصفة له، ليسـت جوهرًا قائمًا بنفسـه، وأما الهيولي الطباعية -وهي الثانية- فكصور الحيوان والنبات والمعـدن فإنه أيضًا مخلـوق من مادة؛ كالهـواء والماء والتراب، وهذا لا نزاع فيه، لكــن هذه الصورة جوهــر قائم بنفسه، مستحيــل عن تلك المواد ليســت هي صفة له كالأول.



الدهر

# معنى الدهر في اللغة:

الدهر في اللغة يقع على الزمان، ومدة الدنيا كلها، أو على الأبد.



## معنى الدهر في الشرع:

ورد لفظ الدهر في آيتين من كتاب الله، وورد في السنة. وذكــر شيخ الإسلام في معنــى الدهر أنه "هو الزمان أو ما يجرى مجرى الزمان"، والزمــان وما يجري مجــراه، هو تقدير الحركة، أو مقارنة حادث لحادث أو مرور الليــل والنهار، والدهر لا ينحصر في مدة الحياة الدنيا، بل هو اسم للزمان، وهو عرض مخلوق.



### معنى الدهر في اصطلاح الفلاسفة:

يقول ابن سينا: "حد الدهر يضاهي الصانع، هو المعنى المعقول من إضافة الثبات إلى النفس في الزمان كله".

ويقول عن الزمان "الزمان يضاهي المصنــوع هو مقدار الحركة من جهة المتقدم والمتأخر"، فالزمـان عند الفلاسفة يخص مقدار حركة الفلك فقط، ويستخــدم في حق المخلـوق، المتحرك -في نظرهم-، فهم يفرقون بين الدهر والزمان.

#### الرد على الفلاسفة:

### أُولًا:

إن تفريق الفلاسفة بين الدهر والزمان لا دليل عليه.

#### ثانیًا:

أن أرسطــو ومن تبعه من الفلاسفـة، قــد ظن أن جنس الزمان مقدار حركـة الفلك، وهذا غلط عظيم، فإن جنس الزمان هو مقــدار جنس للحركة، لا حركة معين، فليس الزمان محصورًا بحركة الفلك.

#### ثالثًا:

أنهم يقولون الحركة موجودة منذ الأزل، وقدرها وهو الزمان، وفاعلهـا هو الذي يسمونه الجسم، لكن هذا لا يقتضي قـــدم شيء بعينه، فإذا قيــل إن رب العالمين لم يـــزل متكلمًا بمشيته، فاعلًا لما يشاء، كان نوع الفعـل لم يزل موجودًا وقدره وهو الزمان موجودًا، لكن أرسطو وأتباعه غلطوا حيث ظنوا أنه لا زمان إلا قدر حركة الفلك، وأنه لا حركـة فوق الفلك، ولا قبله فتعيَّن أن تكون حركتــه أزلية، وهذا ضلال منهم عقلًا وشرعًا، فلا دليــل يدل على امتناع حركة فوق الفلك وقبل الفلك.



#### معنى الدهرية:

الدهرية هم الفلاسفة الذين تابعوا أرسطو في القول بقدم العالم، وقدم حركة الأفلاك ودوامها، وإنكار الصانع ويطلق عليهم الفلاسفة الدهرية.

وقيل الدهري من يقول بقدم الدهر، واستناد الحوادث إليه، ولكنه يقول بوجود الباري -تعالى-.

### الدهرية فرقتان:

فرقة تقــر بخالـق للأفلاك لكنهم يقولـون بفنائه، وأن العالم بقي يسير نفسه.

وفرقة تجحــد وجود خالق للعالم، ويقول بأن الشيء أوجد نفســه بخروجه من القوة إلى الفعل.

وقولهم ظاهر الكفر، وهو خارج عن الفطرة التي خلق البشر عليها.



### حكم تسمية الله بالدهر:

أكثر العلماء على أن الحديث: (قال الله عزّ وجل يؤذيني ابن آدم يسب الدهر، وأنا الدهر، بيدي الأمر، أقلب الليل والنهار) خرج الكلم فيه لرد ما يقوله أهل الجاهلية الذيل يسبون الدهر والزمان، وهم يقصدون سب من فعل تلك الأمور، فيقع السب على الله تعالى.

والقول الثاني أن الدهــر من أسماء الله تعالى، ومعنـاه القديم الأزلي، وهذا المعنى صحيح، إنما النزاع في كونه يسمى دهرًا بكل حال، فقد أجمع المسلمون، وهو ممـا علم بالعقــل الصريح، أن الله سبحانه وتعالى ليــس هو الدهر، الذي هو الزمـان، أو ما يجرى مجرى الزمان.



#### هل الدهر قائم بنفسه؟

هذا ممـا تنازع فيه الناس، فأثبتـه طائفة من المتفلسفـة من أصحاب أفلاطون، كما أثبتـوا الكليات المجردة في الخارج، التي تسمى المثل الأفلاطونية.

وأما جماهيـر العقلاء من الفلاسفة وغيرهم فيعلمون أن هذا كله لا حقيقة له في الخارج، وإنما هي أمور يقدرها الذهـن، ويفرضها، فالدهر لفظ كلي، ليس له جوهر قائم بنفسه، إنما له معنى يقدره الذهن.



#### حكم سب الدهر:

إن الحديث السابق صريح في النهي عن سب الدهر مطلقًا، سواء اعتقد أنه فاعل، أو لم يعتقد ذلك.

وساب الدهر دائــر بين أمرين لا بد له من أحدهما؛ إما سبه الله تعالى، أو الشـرك به، فإنه إذا اعتقد أن الدهر فاعل مع الله فهو مشرك، وإن اعتقد أن الله وحـده هو الذي فعل ذلك، وهو يسب من فعله فقد سب الله.



## الصدفة

# معنى الصدفة في اللغة:

المصادفة في اللغة تدل على وقوع الشيء اتفاقًا، من غير قصد وترتيب مسبق.



#### معنى الصدفة في الاصطلاح:

ورد في المعجـم الفلسفي: "أن الصدفة اتفـاق مجهول العلة، أو تزامن لسلسلتين عليتين مستقلتين، أو هي سلب الضرورة". وقيـل المصادفة هي: "خلو النظام الكـوني من الإله"، وهو قول بعض الملاحدة أن هذا العالـم بكل ما فيه من إتقان وإبداع وجد بطريق الصدفة، وليس له موجد أوجده، ولا يمكن تفسيره بأنه له علة فاعلة، ولا علة غائية.



#### الرد على القائلين بالصدفة:

إن القول بأن هذا العالم بما فيه من بديع الصنع، وعجيب الخلق، قد وجد صدفة من تلقاء نفسـه وليس له موجـد أوجده، قول مخالـف للعقل والفطـرة التي فطر الناس عليها؛ فإنها تشهـد بضرورة وجود خالق عظيم أبدع هذا الكون.





الطبيعة في اللغة السجية والخليقة وما ركب في الإنسان من جميع الأخلاق.

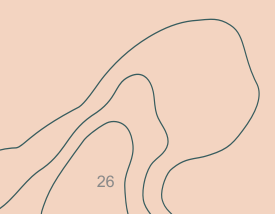




## معنى الطبيعة في الاصطلاح:

ورد لفظ طبع ويطبع ونحوها في كتاب الله، وورد في السنة.

والطبيعــة عنــد جمهــور المسلمين صفـة قائمة بالأجسـام، وهـي القوى التي خلقهـا الله في الأجسام، وتجري بها كيفيـات الأجسام على ما خلقها الله عليه، مؤثرة وفق تدبير الله لها.





#### معنى الطبيعة عند الفلاسفة:

الطبيعة عند الفلاسفة قوة تفعل فعلًا تدبر فيه كل ما تحت فلك القمر إلى الأرض، وهي مبدأ أول لذلك، فهي قوة مستقلة بالتأثير عما فوقها، وإن كانــت متولـدة عنها.

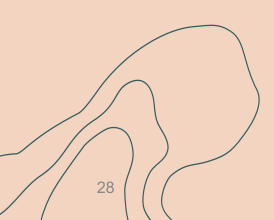
ومن الطبيعييــن من يقــول بأن الطبيعة هــي التي أوجدت نفسها، وهي التي تخلق بنظام، وبدون نظام.





#### الرد على الفلاسفة والطبائعيين:

قــول الفلاسفة والطبائعيين في أن الطبيعة هي المدبرة لما في العالم قول في غاية الفساد، ولم يقـدم الطبائعيون دليلًا على ما صاروا إليه من القول بقدرة الطبيعة على الخلــق، بل العلــم الحديث يبطل ما قالوه، ومن وجوه بطلان قولهم:



أُولًا: أن الفعل المنســق المنتظـم لا يكون إلا من عالم حكيــم، فكيف يفعل من ليس عالمًا وليس قادرًا؟

ثانيًا: إن قصـد الطبائعييـن بالطبيعة ذات الأشياء فيكون على قولهم كل شيء خلق نفسه، وبما أن المخلوق مفتقر إلى الخالق، فيكون هذا الشيء مفتقر لنفسه؛ فيجتمـع النقيضان لاستحالة أن يكون خالقًا ومخلوقًا، وإن عنوا بكلمة الطبيعة صفات الأشياء، فالصفات لا تقوم إلا بذات الأشياء، فهي مفتقـرة إلى الموصوف لأنها لا تظهر إلا به.

ثالثًا: أن الطبع لا يكون مبدءًا لحركة الجسم، وانتقال أصله، إلا إذا أخرج عن طبعه بغير طبعه.

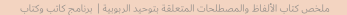
رابعًا: من أين للطبيعة هذا الاختـلاف، والفرق الحاصل في النوع الإنساني بين صورهـم? فقول الطبائعييـن أن الطبيعة فعلها متشابه لأنها واحدة في نفسها، لا تفعـل بإرادة ولا مشيئة فلا يمكن اختلاف أفعالها.



### الاتحاد

# معنى الاتحاد في اللغة:

الاتحــاد يعني الانفــراد، كما يعني كون الأشياء شيئًا واحدًا، ولم يرد لفظ الاتحاد في كتاب الله ولا في السنة.

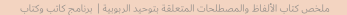




## معنى الاتحاد في الاصطلاح:

الاتحاد هو حصــول شيء واحــد بالعدد، من اجتماع اثنين أو أجسـام كثيرة، والاتحـاد هو حقيقة قول أهل وحدة الوجــود، كما أن القول بالاتحاد هو من أسس النصرانية المحرفة.







#### الاتحاد عند أهل الوجود:

مذهب وحــدة الوجـود مذهب الذين يوحدون الله هو والعالم، ويزعمـون أن كل شيء هو الله، وأن الله هو الموجود المطلق، والعالـم مظهـر من مظاهر الذات الإلهية.





#### معنى الاتحاد عند النصاري:

هو القول باختلاط وممازجة الكلمة لجسـد المسيح، أو اقتران الذات الإلهية بالمسيح، أو حلـول الذات الإلهية في المسيح.

#### الرد على الاتحادية:

اتفقت طوائـف الأمة في الرد على الاتحاديـة؛ من أهل الوحدة، أو النصاري، ومن وجوه الرد عليهم:



# أولًا

أن كل آية في القـرآن تبين أن لله ما في السماوات والأرض وما بينهما؛ فإذا كان الجميـع له وملكه ومخلوقـه، امتنـع أن يكون شيء من ذلك ذاته، فإن المملـوك ليس هو المالك، والمربـوب ليس هو الرب، والمخلوق ليس هو الخالق.

### ثانیًا

الشيئين إذا اتحدا فهما حال الاتحاد إن كانا باقيين فهما اثنان لا واحد، وإن عدما معًا كان الحاصل ثالثًا مغايرًا لهما، وإن بقي أحدهما وفني الآخر امتنع الاتحاد أيضًا لأن الموجود لا يكون عين المعدوم.

# ثالثًا

أن الاتحادية يجمعــون بين النفي العام والإثبات العام، فعندهم أن ذاته لا يمكــن أن ترى بحال، وليس لها اسم ولا صفة ولا نعـت، ويقولون إنه يظهر في الصــور كلها، والمطلق لا وجــود له في الخارج مطلقًا، فلـم يبــق إلا ما سموه مظاهـر ومجالي، فيكون الخالق عين المخلوقات لا سواها.

#### رابعًا

مما يرد به على النصارى في الألفاظ التي يحتجون بها على الحلول؛ مثل كون الرب ظهر فيه أو حل أو سكن، فإن هذه الألفاظ موجـودة عندهم في حـق غير المسيح، بخلاف لفـظ الاتحـاد فإنه لا يوجـد عندهم عن الأنبياء لا في حق المسيح ولا غيره، كما لا يوجد عنـدهم عن الأنبياء لفـظ الأقانيم، ولا لفظ التثليث، ولا اللاهوت، والناسوت.

#### خامسًا

أن تصور مذهب هؤلاء كافِ في بيان فساده، ولا يحتاج مع حسن التصور إلى دليل آخر، وإنما تقع الشبهة لأن أكثر الناس لا يفهمون حقيقة قولهم وقصده من الألفاظ المجملة والمشتركة.

# الحلول

## معنى الحلول في اللغة:

الحلـول من يحُل بمعنى النزول نقيـض الارتحال، والحلول من يحِل بمعنى الوجوب.

## معنى الحلول في الشرع:

ورد في كتاب الله تعالى الفعل يَحِل، وبعـض تصريفاته، وورد في السنة لفظ: (حلَّت).





## معنى الحلول في الاصطلاح:

الحلول يقارب معنى الاتحـاد من صيرورة الشيئين، شيئًا واحدًا، لذا يطلق على الاتحاديـة أهل الوحـدة، بأنهم حلولية، كما يطلـق على النصارى بأنهم حلوليـة؛ لأن بعضهم يفسر الاتحاد بالحلول، ولقرب معناهما من بعض.

أولًا أن لفظ الحلول لفــظ مجمل، وقد جاء في كلام الأنبياء لفظ الحلول بالمعنــى الصحيح، فتأوله من في قلبه زيغ كالنصارى على المعنى الباطل، وقابلهم آخرون أنكروا هذا الاسـم بجميع معانيه وكلا الأمرين باطل.

ثانيًا أن الحلولية مـن الصوفية والنصـارى جعلـوا توحيدهم هو القـول بالحلول، وقد كان أئمـة القوم يحـذرون عن مثل هذا، سئـل الجنيد عن التوحيـد فقال: هو إفـراد الحدوث عن القدم، فبين أنه لابد للموحـد من التمييـز بين القديم الخالق والمحدث المخلـوق، فلا يخلـط أحدهما بالآخر.

الثاً أن سلف الأمة وأئمتها، أثبتوا وآمنوا بجميع ما جاء به الكتاب والسنة، من غير تحريف للكلم عن مواضعه؛ أثبتوا أن الله فوق سماواته على عرشه، بائين من خلقه، وهم بائنون منه، وهو أيضًا مع العباد عمومًا بعلمه، ومع أنبيائه وأوليائه بالنصر والتأييد والكفاية، وهو قريب مجيب وهذا لا يستلزم حلوله في خلقه.

الحلولية، لأن فحوى القولين واحد.





## معنى التثليث في اللغة:

التثليث كون الشيء ثلاثة في العدد.

# معنى التثليث في الشرع:

ورد في كتاب الله لفظ ثالث وثلاثة ونحوها، وكذلك ورد لفظ ثلاثة في السنة، والتثليث: هو اعتقاد النصارى أن الله ثالث ثلاثة أب وابن وزوجة، أو الأب والابن والروح القدس.



#### الرد على النصاري:

رد كثير من الأئمة على قول النصارى بالتثليث وبينوا مدى مخالفته للعقل ولشرائع الأنبياء، ومن وجوه الرد عليهم:

أُولًا: أنه لا يوجــد في كلام الأنبياء ما يدل على ما ذكروه من التثليث، بل إثبات ما ادعـوه من التثليـث والتعبير عنه بهذه الألفاظ هو مما ابتدعوه لم يدل عليه لا شرع ولا عقل.



ثانيًا: النصارى في كثير من كلامهم يصرحون بثلاثة آلهة، وثلاثة خالقين، ثم يقولون إله واحد وخالـق واحد، فيقال هذا تناقض ظاهر، فإما هذا وإما هذا.

ثَالثًا: أنهم اضطربوا واختلفوا في معنى أقنوم الابن، تارة يقولون هو علم الله، وتارة يقولون هو حكمة الله وتارة يقولون هو نطق الله، وروح يقولون هو نطق الله، وروح القدس تارة يقولون هو حياة الله، وتارة يقولون هو قدرة الله، والكتب المنقولة عن الأنبياء عندهم، ليس فيها تسمية شيء من صفات الله، لا باسم ابن ولا باسم روح القدس.



## الثنوية

## معنى الحلول في اللغة:

الثني ضم واحــد إلى واحد وكذا التثنية، فالتثنية هي ضــم واحد لآخر ليكونا اثنين، وقد ورد في كتاب الله لفظ اثنين واثنان واثنان ونحوها، كما ورد في السنة مثل ذلك.

ملخص كتاب الألفاظ والمصطلحات المتعلقة بتوحيد الربوبية | برنامج كاتب وكتاب



## معنى الثنوية في الاصطلاح:

الثنوية من المجـوس قالوا بإلهين اثنين هما النور والظلمة، وقالوا بأزلية النور واختلفوا في أزلية الظلمة، واعتقاد الثنوية بوجود إلهين للعالم مذهـب ظاهـر الفساد، ترفضه الفطرة والعقل الصحيح.

