

## الفصل الأول

النبوءة المفهوم والدلالة

المبحث الأول

التعريف بمفهوم النبوءة والدليل



#### المطلب الأول

مفهوم النبوءة ( التعريف - الدلالة - النشأة)

#### أولاً: بين النَّباً والنبا:

في اشتقاق (النبوءة والنبي) في اللغة قولان: الأول: أنه من نبأ بالهمز وهو الخبر، والثاني: أنه من نبأ بالهمز وهو الخبر، والثاني: أنه من نبأ بنبوة ونباوة - بدون همـز- وهـو مـن الرفعـة والعلـو، والأظهر أن النبي مأخوذ من الإنباء أي: (الإخبار عـن اللّـه تعالى)، لا من النبوة (الرفعة والفضيلة).

#### وذلك للأسباب الآتية:

كلمة النَّبَأُ -بتخفيـف البـاء- وردت

في القرآن بمعنى الخبر الذي به

فائدة عظيمة يحصل به العلم،

وكلمة نَبًأ -بتشديد الباء-تنبـه عـلى

تحقق الخبر ووقوعه من قبل الله،

وهي أبلغ، والخبريدل على خاصة

النبوة بخلاف غيره؛ فالنبوة تتضمن

الخبر.



إجماع العرب على أن أصل اشتقاق كلمة النبي مـن (نبـأ) بالهمز.

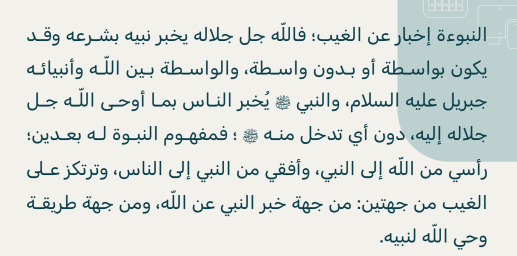
تدل على خصوص النبوءة.

معنى العلو والرفعة المأخوذ مـن إن ترك الهمز المقصود منـه (النبا) داخل في معنى (النبأ)؛ فمن التخفيف. أنبأه الله وجعله مُنْبِئًا عنه لابـد أن يكون رفيع القدر عليًا، وقد يوصف من ليس بنبي بالعلو والرفعـة، فـلا



#### ثانيًا:

النبوءة والغيب (المصدر والمرتكز)



#### ثالثا:

النبوءة والدين (المصدر والمرتكز)

يرتبط مفه وم النبوءة والدين ارتباطًا وثيقًا من جهة إلهية المصدر، والدين يرتكز على الجانب الإلهي الذي يتسم بالغيب، وليس مجرد نزعة للتقديس، ورمزيتها الحسية المتمثلة في عبادة الأصنام؛ بل بالخضوع لقوى الإله الغيبية المدبرة. والدين لا يجعل من الإله مبدأ تدبير فعّال فحسب، بل هو مصدر حكم وتشريع في الوقت نفسه، وهذا هو الإله جل جلاله المعبود بحق؛ وكل دين لابد فيه من حقيقة متعالية يطلق عليها الإله، وفي الأديان التوحيدية يطلق عليها اسم (الله).

# رابعًا:

النبوءة (كواشف وزيوف)

النبوءة ترتكز على مفهوم الغيب، ومن هنا فإن سبب نزع الجانب الغيبي من مفهوم النبوءة: إنكار الوحي الذي أوحاه اللّـه جـل جلالـه لنبيـه، وهـو متضـمن للأحكـام مـن الأوامـر والنواهي؛ بمعنى عزل الدين عن شؤون الحياة ليعيش الإنسان كما يريد الإنسان؛ وفق عقله المخلوق، ولم يتم التصريح علانية بتنحية الدين عن مناحي الحياة بل تم سلوك طريق ملتوٍ يهدف لتحريك الأسّ الذي يقوم عليه الدين برمته وهو النبوءة.

وهـذه الحيـاة اللادينيـة هـي ذاتهـا الحيـاة التـي كـان يعيشها الناس قبل بعثة النبـي ﷺ التـي لا تُـؤمن إلا بمـا هو مشاهد ومحسوس وملموس.

وصلاح الناس إنما كان بعد بعثة النبي ه، ولا غرو فصلاح الناس والنهضة الحقيقية تتحقق بالاستضاءة بنور الوحي.

# إن مفه و الصادق ال

#### **خامسًا:** خلاصة الخلاصة

إن مفهـوم النبـوءة يرتكـزعـلى الغيـب، ولا بـد للنبـي الصادق الذي يخبر أنه نبـي مُرْسَـل مـن عنـد اللّـه مـن دليل يبرهن على صدقه، فما الدليل وما مرادفاته ؟! هذا مَـا سيوضحه المطلب التالي بإذن اللّه تعالى.



## المطلب الثاني

مفهوم الدليل ومرادفاته ( التعريف والتدليل )

#### أولاً: تعريف الدليل

الدليل الأمارة في الشيء؛ وهـو يستلزم عـين المـدلول، ولا يكـون مدلولـه أمـرًا كليًـا مشتركًا بين المطلوب وغيره، بل نفس العلم بـه يوجـب علمًـا بعـين المـدلول؛ كمـا أن الشمس آية النهار، قال جـل جلالـه: ( وَجَعَلنَـا اللّيـلَ وَالنَّهـارَ آيَتَـينِ فَمَحَونـا آيـةَ اللَّيـلِ وَجَعَلنَا اللَّيـلَ وَالنَّهـارَ آيَتَـينِ فَمَحَونـا آيـةَ اللَّيـلِ وَجَعَلنا آيَةَ النَّهارِ مُبصِرَةً ) [الإسراء: ١٢] فالعلم بطلـوع الشـمس يوجـب العلـم بوجـود النهار. كما أن آيات نبوة محمد ﷺ نفس العلم بها يوجب العلم بنبوته.

وقد يكون الدليل واحدًا وله وجوه دلالة متعددة تدل على أمر واحد، وهذا مثل دليـل القرآن؛ فقد دل على صدق نبوءة محمد ، وتعددت فيه وجوه الدلالة، فهو من أعظم الآيات وأظهرها وأبقاها.

ولم يرد في القرآن الكريم لفظ الدليل بمعنى ما يُستدل بـه عـلى قضـية النبـوءة، وإنمـا ورد لفظ الآية والبرهان والسلطان والبينة والبصيرة حيال الاستدلال على قضية النبوة؛ وهي ألفاظ شرعية صحيحة مرادفة للدليل.

#### ثانيًا:

تعريف الآية

هي العلامة؛ وسُميت الآية من القرآن آية لأنها علامة على اللّه تعالى؛ وسُميت دلائل صدق الأنبياء آيات لأنها علامات قاطعة على صدقهم.

ثالثًا:

تعريف البرهان

الحجة القاطعة التي تكبت الخصم؛ والبرهان يقتضي الصدق واليقين أبدًا لا محالة؛ لأنه الحجة الفاصلة البينة.

### رابعًا: تعريف السلطان

في أصل اللغة يدل عـلى الـتمكن والقـوة والقهـر، ويُطلـق ويـراد بـه الحجـة والبرهان، وكل سلطان في القرآن فهو حجة، وإنما سُمي سلطانًا لأنـه حجـة اللّه جل وعز في أرضه، ولذلك قيل للأمراء: سلاطين لأنهم الـذين تُقـام بهـم الحجج والحقوق، وقد جاء طلب السلطان من منكري النبوءة من أنبيـائهم، قال تعالى: ﴿ قَالَت رُسُلُهُم أَفِي اللَّهِ شَـكٌ فَـاطِرِ السَّـماواتِ وَالأَرضِ يَـدعوكُم لِيَغفِرَ لَكُم مِن ذُنوبِكُم وَيُؤَخِّرَكُم إلى أَجَل مُسَمًّى قالوا إن أنتُم إلاّ بَشَـرٌ مِثلُنـا تُريدونَ أَن تَصُدّونا عَمّا كَانَ يَعبُـدُ آباؤُنا فَأَتونا بِسُـلطانِ مُبِينِ \* قَالَـت لَهُـم رُسُلُهُم إِن نَحنُ إِلاَّ بَشَرٌ مِثلُكُم وَلكِنَّ اللَّهَ يَمُنُّ عَلى مَن يَشَاءُ مِـن عِبـادِهِ وَمـا كَانَ لَنا أَن نَاتِيَكُم بِسُلطانِ إِلا بِإِذِنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ فَليَتَوَكَّلِ المُّؤمِنونَ ﴾ [إبراهيم: ١١ - ١١].

## خامسًا: تعريف البينة

سادسًا: تعريف البصيرة

سابعًا: تعريف الحج*ة* 

بان الشيء بيانًا؛ أي: اتضح وظهر فهو بيّن، وهي الأدلة والبـراهين البينـة فـي نفسها التي يتبين بها غيرها.

هي البرهان والحجة، وأصل ذلك كله وضوح الشيء، يقال: بَصُـرْتُ بالشيء إذا صرتَ به بصيرًا عالمًا، والبصيرة: اسم لما اعتقد في القلب من الدين وتحقق الأمر، وجمعها بصائر.

هي البرهان والدليل، وما يدل على صحة الدعوى.



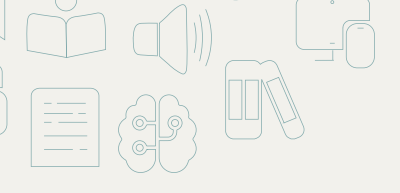
## المطلب الثالث

التعريف بالقرآن

#### أولاً: القرآن الكريم الدليل والمدلول:

برهن القرآن على نبوءة محمد همن جهة كونه أوحاه الله إليه، ومصداق ذلك في قوله هن: (ما مِنَ الأُنْبِياءِ نَبِيٌّ إلاّ أُعْطِيَ ما مِثْلُهُ آمَنَ عليه البَشَرُ، وإنَّما كانَ الذي أُوتِيتُ وَحْيًا أَوْحاهُ اللَّهُ إلَيَّ، فأرْجُو أَنْ أَكُونَ أَكْتَرَهُمْ تَابِعًا يَومَ القِيامَةِ ) رواه البخاري.





#### ثانيًا: تعريف القرآن بخصائصه:

كلام الله تعالى، مُنزَّل غير مخلوق، نزل به جبريل على محمد ، المنقول بالتواتر، المتعبد بتلاوته، منه بدأ وإليه يعود .

# ثَالِثًا: دلالة القرآن على نبوءة النبي ﷺ مـن جهة النظم والمعنى.

برهن القرآن الكريم على صدق نبوءة النبي هي من جهة النظم والمعنى، ولا يمكن أن تقتصر برهنته على جهة واحدة؛ ونشير لهذه الدلالة لأن المعتزلة يرون أن كلام الله يقتصر على اللفظ فقط دون المعنى، والأشاعرة يـرون أن كـلام الله يقتصـر عـلى المعنى فقط دون اللفظ.

# رابعًا: البشرية والأنسينة والأرخنية والمحاولات البائسة.

مع وضوح خصائص القرآن إلا أن بعض المكذبين بنبوءة النبي قديمًا وحديثًا حاولوا زحزحة مصدره الإلهي، فحاول كفار قريش نزع القداسة الإلهية عن القرآن الكريم، فأحالوه إلى نص بشري لم يوحِ الله به إلى نبيه محمد ، إنما تعلمه من بعض البشر، قال تعالى: ( وَلَقَد نَعلَمُ أَنَّهُم يَقولونَ إِنَّما يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ ) البشر، قال تعالى: ( بَل قالوا النحل: ١٠٣]، أو أنه افتراء من محمد ، قال تعالى: ( بَل قالوا أضغاثُ أحلامٍ بَلِ افتراهُ بَل هُوَ شاعِرٌ) [الأنبياء: ٥]، وأنه افتراه بمساعدة آخرين له، قال تعالى: ( وَقالَ الَّذينَ كَفَروا إِن هـذا إِلا إفكَ افتراهُ وَأَعانَهُ عَلَيهِ قـومٌ آخَـرونَ فقـد جـاءوا طُلمًا وَزورًا) [الفرقان: ٤].

#### وحقيقة قولهم هو الافتراء والكذب

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَفْتَرِي الكَذِبَ الَّـذِينَ لَا يُؤمِنـونَ بِآيـاتِ اللَّـهِ وَأُولِئِـكَ هُـمُ الكاذِبونَ ﴾ [النحل: ١٠٥]

مع التأكيد بأن كفار قريش كانوا معترفين بأن القرآن ليس من جنس كلام المخلوقين، لكنهم لم يُسلِّموا لحقيقة ذائقتهم اللغوية التي لا ينكرها إلا مكابرً أو جاهل بلغة العرب؛ وأسلموا عقولهم لأهوائهم لرد ما جاء به النبي همن الحق.

وما زال قولهم يتكرر بمنطلقات فكرية أخرى إلى يومنا هذا، وفق أسس فلسفية تقول بأرخنة وأنسنة النص القرآني؛ لنزع المصدر الغيبي من مفهوم النبوءة ودليل صدقها (القرآن) .

# **خامسًا:** القول بخلق القرآن بين المعتزلة وعلمانيّ العرب (النظرية والتطبيق).

المعتزلة وإن قالوا بأن القرآن مخلوق، ووقعوا في تأويل الآيات لتنزيه الله عن مشابهة المخلوق استنادًا على أدلتهم العقلية، إلا أنهم يثبتون إلهية مصدره، ودلالته على صدق نبوءة النبي ، ويحتجون به على من خالفهم، ويردون به على الملاحدة منكري النبوءات، بخلاف العلمانيين الذين تبنوا قول المعتزلة بخلق القرآن لأرخنته وأنسنته لإنكار إلهية مصدره، ولنزع القداسة عنه، ومعاملته كنص أدبي، فلا دلالة فيه على صدق النبوءة، ولا تعظيم لآياته ودلائله وقائله؛ فتم تعطيل العمل بالقرآن وفق قراءة معاصرة تتناسب مع إنسان هذا الزمان. مع أنه -في الحقيقة - لا يمكن للإنسان أن يعيش في معزل عن هدى القرآن.