



صفات الله تعالى كلها توقيفية فلا يصح إثبات صفة لله تعالى ما لم تردبها النصوص، لكن من الصفات

ما يمكن الاستدلال بالعقل على ثبوتها لله تعالى مع أن النصوص قد وردت بها

ما يتوقف العلم بها على الوحي، فلا يمكن إثباتها إلا من النصوص



أساس التسليم بصفات الله:

أن تكون النصوص قد وردت بها سواء أمكن أن يستدل على ثبوتها لله بالعقل أم لا



وهـذا منهج أهل الـسنة فكل ما دل عليه العـقل من صـفات الله لا بـد أن يكون ثابتا بالنـصوص بخلاف مـنهج المتكلمين المثبتين لـبعض الصفات فإنهم يثبتون ما دل العقل عـلى إثباته سـواء دل عليه النقل أم لم يدل، ومن الصفات ما يقتضي العقل الدلالة عليه إلا أنهم لم يثبتوه، أما الصفات الخبرية سلكوا فها سبيل التأويل والتفويض .

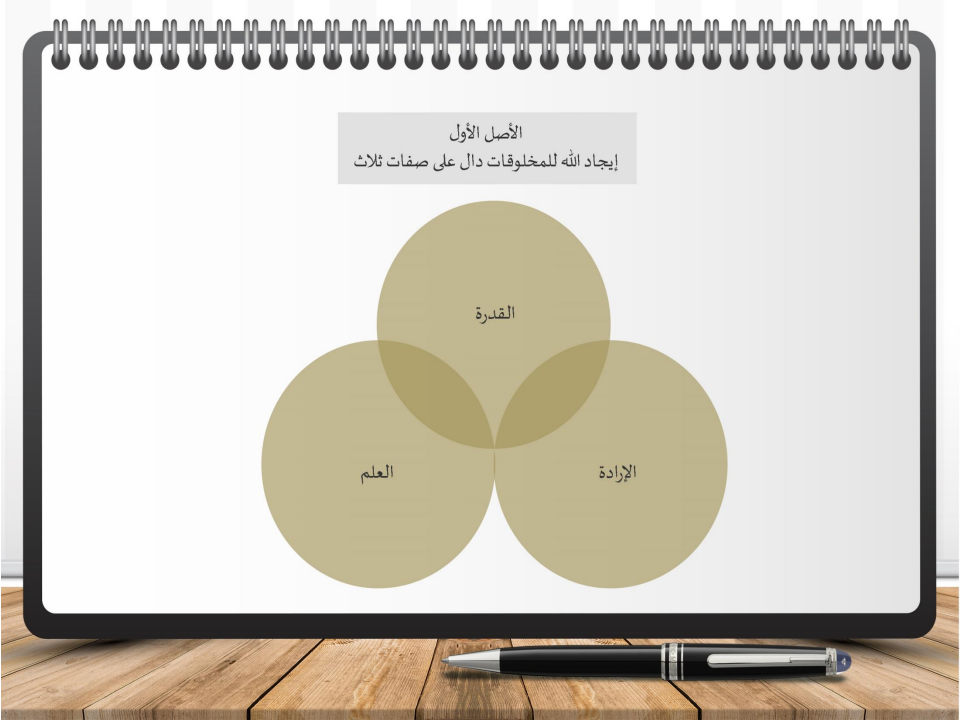


مدار إثبات الصفات بالدلائل العقلية على ثلاثة أصول

ما يقتضيه اتصاف المخلوق ببعض صفات الكمال من وجوب اتصاف الله بها ، فمعطي الكمال أحق به وأولى

دلالة التقابل بين الكـمال والنقص وأن تنزيه الله عـن النقص يستلزم لذاته ثبوت الـكمال المـطلق لله تعالى

دلالة الفعل على صفات الفاعل





## أول ما يجب إثباته من ذلك

صفة القدرة فإن وجود المخلوقات بعد العدم يدل على وجود الله على مبدأ السببية، ويدل على قدرة الله لأن المخلوقات وجدت بطريق الاختيار، وهذا يدل على إرادة الله لأن الفعل الاختيار لا يكون إلا بإرادة والإرادة لا تتحقق إلا بالعلم، وهذه الصفات مشروطة بالحياة



#### الأصل الثاني

يقوم على أساس التقابل والتناقض بين الكمال والنقص بحيث يلزم من إثبات أحدهما نفي الآخرومن نفي أحدهما إثبات الآخر، والتقابل بينهما هو تقابل السلب والإيجاب

#### 

ويستند هذا الأصل إلى التلازم الضروري بين إثبات وجود الله وبين إثبات الكمال المطلق له سبحانه، ويمكن أن يستدل بأحدهما على الآخر من خلال ما يلى

وإما بدلالة التضمن فيما يتعلق بلزوم إثبات وجود الله ضمن صفات الكمال المطلق المعلوم بالضرورة الفطرية

إما بدلالة التلازم الضروري فيلزم إثبات الكمال المطلق مع إثبات وجود الله



#### 

اعترض بعض المتكلمين على هذا الدليل وادعوا أن التقابل فها إنما بين العدم والملكة الذي يمكن فيه ارتفاع النقيضين لا تقابل السلب والايجاب

يرد عليهم بما يلي أن من المعلوم بالضرورة أن ما يقبل الاتصاف بصفات الكمال أكمل ممن لا يقبل الاتصاف بها، ويلزم بمن قال هذا الاعتراض أنه إذا كان فر من تشبيه الله بالمخلوق الحي أن يشبهه بالجماد الذي لا يقبل الاتصاف بصفات الحي وهذا نقص



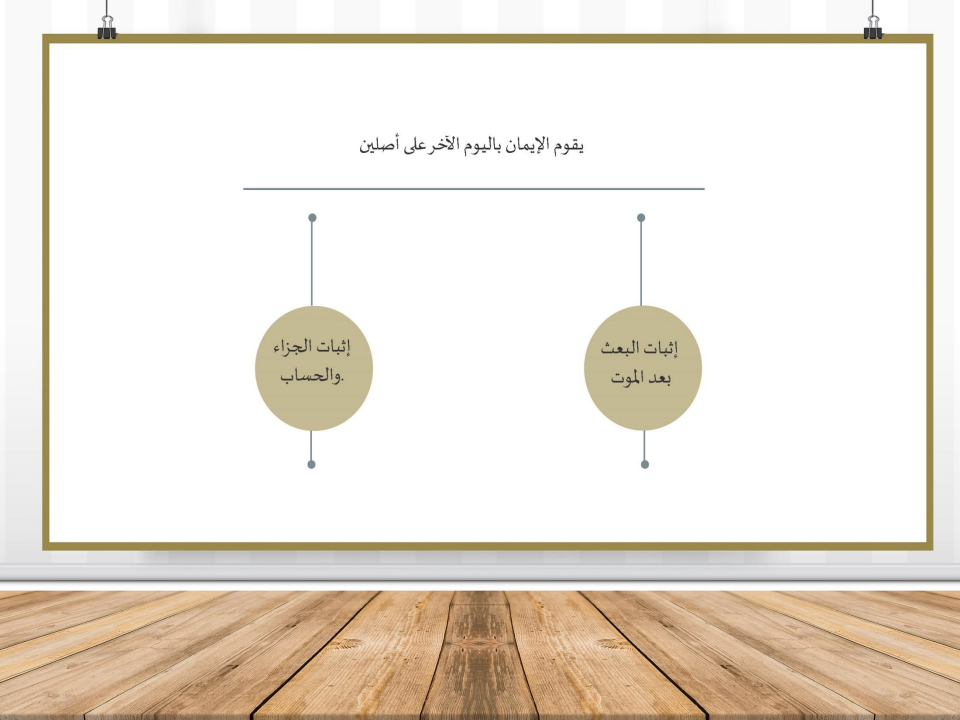


### الأصل الثالث يشترك مع الأصل الثاني في كونهما يستندان إلى قياس الأولى، إلا أن الفرق بينهما ما يلي

أما هذا الأصل يقوم على استحقاق الله لصفات الكمال استنادًا إلى أنه هو الذي جعل المخلوق متصفا بها، فلابد أن يكون الله متصفا بكمالها المطلق

أن الأصل الثاني يقوم على استحقاق الله لصفات الكمال لمجرد وجوده لأن نفها عنه يقتضي اتصافه بما يقابها من صفات النقص





المقصود هنا بيان ما تتضمنه النصوص من الدلالة العقلية على هذين الأصلين دون ما يتبع ذلك من تفاصيل غيبية لا يمكن الاستدلال علها بالعقل لكونها من الغيب المحض

# الأصل الأول

هو مقتضى الإيمان بقدرة الله تعالى والاستدلال على البعث لا يتعلق بمجرد إمكانه العقلي من حيث هو غير مستحيل في حكم العقل، وإنما لا بد مع ذلك من إثبات إمكانه في الخارج









